
© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 1563-0269, еISSN 2617-8893                                    Bulletin of history. 4 (119). 2025                                   https://bulletin-history.kaznu.kz 

182

Г.С. Султангалиева 

ИСТОРИЧЕСКИЕ ПАРАЛЛЕЛИ В ИЗУЧЕНИИ ДЕЯТЕЛЬНОСТИ  
КАЮМА НАСЫРИ: РЕЦЕНЗИЯ НА МОНОГРАФИЮ 

И.К. ЗАГИДУЛЛИНА «ВЕЛИКИЙ ТАТАРСКИЙ ПРОСВЕТИТЕЛЬ  
КАЮМ НАСЫРИ» (КАЗАНЬ, 2024) 

Монографическое исследование профессо-
ра Ильдус Котдусовича Загидуллина «Великий 
татарский просветитель Каюм Насыри» (Казань, 
2024) посвящено изучению одного из самых ин-
тересных периодов в истории тюркско-мусуль-
манских народов Российской империи – вторая 
половина XIX в. – когда на историческую сце-
ну вышли фигуры национальных просветите-
лей – интеллектуалов, которые сочетали эле-
менты традиционного и модернизированного 
мировоззрения и стремились к культурному 
подъему своих народов. Среди них можно на-
звать татарина просветителя Каюм Насыри 
(1825–1902), казаха Ибрагим [Ибрай] Алтынса-
рина (1841–1889), деятельность которых разво-
рачивалась практически в одно время и в одних 
социально-политических условиях в составе 
Российской империи. 

В этом контексте представляемая моногра-
фия занимает важное место, поскольку она не 
только вводит читателя в интеллектуальную 
атмосферу эпохи, но и предлагает целостное ис-
следование личности и наследия К. Насыри. Для 
понимания логики аргументации автора необ-
ходимо обратиться к структуре работы, которая 
выстроена таким образом, что последовательно 
прослеживает жизненный путь Каюма Насыри 
и многогранность его научного, педагогическо-
го и публицистического наследия. В этом от-
ношении работа профессора И.К. Загидуллина 
представляет собой актуальное и своевременное 
исследование, несмотря на то что данная тема 
не относится к числу малоизученных. Актуаль-
ность монографии подтверждается, в частности, 
масштабным и критически выверенным исто-
риографическим обзором, включающим анализ 
дореволюционных, советских и постсоветских 

трудов, посвящённых деятельности К. Насыри.
Особого внимания заслуживает раздел, в ко-

тором автор реконструирует эволюцию образа 
Насыри в советской историографии, выявляя 
существенный разрыв между исследованиями 
1920-х гг. и работами 1940–1980-х гг. Загидул-
лин убедительно показывает, что идеологиче-
ские ограничения советского периода предо-
пределили противоречивый характер развития 
исторической науки, в рамках которой лишь фи-
гура К. Насыри могла быть вписана в жёсткие 
параметры официального дискурса и представ-
лена как «правильный» символ татарского про-
светительства. Такой анализ позволяет увидеть 
не только трансформацию исследовательских 
подходов, но и сложный процесс адаптации на-
учного знания к идеологическим установкам 
эпохи (с. 19–21).

	 Схожие механизмы идеологического 
конструирования прослеживаются и в советской 
трактовке личности Ибрагим Алтынсарина, хотя 
динамика его «открытия» наукой была иной. До 
конца 1940-х гг. Алтынсарин фактически на-
ходился в тени и не занимал заметного места в 
историко-педагогическом нарративе. Однако 
в конце 1940-х – начале 1950-х годов он был 
полностью реабилитирован и занял место в пан-
теоне «правильных» национальных деятелей, 
соответствующих требованиям официальной 
идеологии. Именно в этот период Алтынсарин 
начинает характеризоваться как «выдающийся 
педагог, поэт, просветитель и мыслитель», как 
«крупнейший общественный деятель казахско-
го народа, пропагандировавший необходимость 
перенятия передовой русской культуры». [Ко-
сач, 1998: С.110-130] как мы видим, сравнение 
двух историографических традиций демонстри-



18318

Г.С. Султангалиева 

рует общую логику советской науки: включение 
или исключение просветителей из национально-
го канона определялось не столько реальными 
масштабами их деятельности, сколько степенью 
их соответствия идеологическим ожиданиям.

Опираясь на богатый комплекс архивных ис-
точников, малоизвестные публикации и труды 
самого К. Насыри, автор предпринимает мето-
дологически выверенную попытку реконструк-
ции и интерпретации его исследовательского 
наследия. Такой подход, сочетающий элементы 
интеллектуальной истории, микроисторическо-
го анализа, позволяет проф. И. Загидуллину по-
новому раскрыть внутренний мир просветителя, 
его представления о собственной социальной 
миссии и те аспекты биографии, которые ранее 
оставались на периферии исследовательского 
внимания. Особое место в монографии занима-
ет анализ трансформации мировоззрения К. На-
сыри в ходе его педагогической деятельности, 
прежде всего в период преподавания татарско-
го языка в православных учебных заведениях, 
включая Казанскую духовную семинарию. Ав-
тор убедительно аргументирует, что согласие 
Насыри принять приглашение на работу в рус-
ское духовное учебное заведение нельзя интер-
претировать исключительно в категориях кон-
фессионального давления или вынужденного 
компромисса. Загидуллин демонстрирует, что 
этот шаг выступал для Насыри формой личного 
вызова мусульманскому сообществу и одновре-
менно возможностью расширения горизонтов 
собственной профессиональной и культурной 
самореализации. По мнению автора, обращение 
Насыри к новой образовательной среде выявляет 
существенные черты его личности – стойкость 
внутреннего убеждения, отсутствие страха пе-
ред возможной утратой религиозной идентично-
сти и стремление к самосовершенствованию. Ра-
бота в православной школе открывала для него 
новые ресурсы развития: совершенствование 
русской грамоты, укрепление собственной пе-
дагогической методологии и, что подчёркивает 
Загидуллин, «чувство полезности для современ-
ного общества» и даже «спасительную возмож-
ность избавиться от душевного одиночества» (с. 
68). В этом ключе, Насыри предстает не только 
как просветитель, но и как интеллектуал, созна-
тельно использующий межкультурные контакты 
для формирования собственной идентичности и 
реализации просветительской программы.

Далее И. Загидуллин тонко анализирует 
трансформацию взглядов К. Насыри на роль 

русского языка, особенно в период его педаго-
гической деятельности в русских учебных заве-
дениях. Автор убедительно показывает, что если 
на раннем этапе Насыри воспринимал русский 
язык преимущественно как прагматический 
инструмент коммуникации с представителями 
региональной администрации и русским населе-
нием, то опыт преподавания и погружение в рус-
скоязычную образовательную среду радикально 
расширили его представления о функциях язы-
ка. Русский язык стал для него не только сред-
ством социального взаимодействия, но и кана-
лом доступа к современным научным знаниям, 
которые он стремился адаптировать и распро-
странять среди единоверцев. Именно с момента 
осознания этого К. Насыри стал разрабатывать и 
реализовывать свои просветительские проекты. 
Ярким проявлением этого явилась идея К. На-
сыри издание газеты «Таң йолдызы» (совместно 
с М. Яхиным) на татарском языке для распро-
странения полезной информации и расширения 
интереса к истории и культуре своего народа, 
создавая этим самым единое информационное 
и культурное пространство. Несмотря на огра-
ничения со стороны правительства, Насыри с 
1871 по 1897 гг. издавал настольный календарь 
полужурнального типа, который фактически вы-
полнял роль альтернативного периодического 
издания и был ориентирован на просвещение 
татарского общества. Не случайно Н. Катанов, 
цензор Казанского временного комитета по де-
лам печати, отмечал особую значимость трудов 
Насыри для развития татарской культуры. [ГА 
РТ Ф. 420. Оп. 1. Д. 150. Л.5об.] Как мы видим, 
К. Насыри сумел создать общую площадку для 
обсуждения вопросов образования своего наро-
да, политических и культурных новостей и этим 
самым внес свой вклад в оформление групповой 
идентичности. 

Подобные процессы наблюдались и в дру-
гих регионах империи. Так, деятельность ин-
спектора народных училищ Тургайской области 
Ибрагим Алтынсарина, работавший в иной ча-
сти имперского пространства, придерживался 
аналогичной идеи: для расширения образования 
среди казахов необходимо средство социаль-
ной коммуникации – периодическое издание на 
родном языке. В январе 1880 г. И. Алтынсарин 
предложил проект «Киргизской газеты», кото-
рая должна была отражать повседневную жизнь 
казахского общества и служить каналом рас-
пространения знаний [Алтынсарин:1979. С.302]. 
Эти шаги К. Насыри и И. Алтынсарина можно 



18418

Исторические параллели в изучении деятельности Каюма Насыри: рецензия на монографию  ...

рассматривать в русле концепции Б. Андерсо-
на о «печатном капитализме», что позволяют 
по-новому интерпретировать усилия тюрко-му-
сульманских просветителей второй половины 
XIX века по созданию национальных периоди-
ческих изданий. 

Значительный исследовательский интерес 
представляет раздел монографии, посвящённый 
анализу круга общения К. Насыри. Автор ис-
пользует подходы, близкие к просопографиче-
скому и социально-сетевому анализу, реконстру-
ируя многослойное сообщество, с которым был 
связан просветитель. В центре внимания оказы-
вается его взаимодействие с представителями 
различных социальных и профессиональных 
групп – от востоковедов Казанского универси-
тета (В.В. Радлова, Н.Ф. Катановa), библиоте-
каря-ориенталиста И.Ф. Готвальда и казанских 
купеческих кругов до шакирдов медресе разных 
городов Российской империи, тюрко-мусуль-
манского интеллектуального сообщества Казани 
и собственных односельчан. Такая многопла-
новая реконструкция позволяет увидеть Насы-
ри как фигуру, находившуюся на пересечении 
академической, религиозной, образовательной 
и локальной общинной сред. Особую ценность 
представляет внимание автора к изменчивости 
образа К. Насыри в восприятии его современни-
ков. Посредством приёмов микроисторического 
и эго-документального анализа автор выявля-
ет разный «социальный облик» просветителя: 
открытый, жизнерадостный и общительный в 
воспоминаниях его земляков, и – напротив – за-
крытый, отстранённый, склонный к пессимизму 
в оценках со стороны мусульманского духовен-
ства. Через эти контрастные свидетельства авто-
ру удаётся реконструировать не только внешние 
связи Насыри, но и его эмоциональный мир, 
внутренние противоречия и переживания, что 
соотносится с современными подходами исто-
рии эмоций и культурной антропологии интел-
лектуалов.

И.К. Загидуллин сумел показать сложную 
структуру социальных связей просветителя и 
их влияние на его мировоззрение, педагогиче-
скую деятельность и общественную позицию. 
В контексте рассмотрения взаимодействия К. 
Насыри с внешним миром представляется обо-
снованным выдвинуть предположение о том, 
что Ибрагим Алтынсарин и Каюм Насыри, ра-
ботавшие в один период и принадлежавшие к 
единому просветительскому полю тюрко- му-
сульманских народов Российской империи, едва 

ли могли не знать друг о друге. Их профессио-
нальные интересы, а также пересечение соци-
альных и интеллектуальных сетей создавали ус-
ловия для возможного знакомства – прямого или 
опосредованного. Среди значимых посредников 
следует упомянуть Н.И. Ильминского, идеолога 
просвещения нерусского населения Российской 
империи, директора Казанской учительской се-
минарии, с которым Алтынсарин находился в 
многолетней переписке и встречался в Казани 
в 1876 г. Ильминский, глубоко вовлечённый в 
образовательное движение среди татар и каза-
хов, несомненно был хорошо информирован о 
деятельности К. Насыри, что делает вероятным 
знакомство Алтынсарина с его трудами. Другим 
возможным каналом интеллектуального взаи-
модействия выступает фигура татарского вос-
токоведа Хусейна Фаизханова, преподавателя 
арабского и персидского языков восточного фа-
культета Санкт-Петербургского университета. 
Фаизханов, познакомившийся с Алтынсариным 
через Ильминского, в 1860 г. находился в Орен-
бургском крае, где собирал материалы по казах-
скому языку для своих исследований и активно 
обсуждал с Алтынсариным идею распростра-
нения светского образования среди тюрко-му-
сульманского населения. Близость их взглядов 
подтверждается тем, что Фаизханов в письмах 
называл Алтынсарина «сыном казахского на-
рода», подчеркивая его миссию в просветитель-
ском движении. [Усманов,1963. С.54-56]. Дан-
ный подход открывает новые исследовательские 
перспективы для дальнейшего изучения общих 
интеллектуальных сетей, внутри которых цир-
кулировали идеи, образовательные проекты и 
тексты, которые оказывали взаимное влиянием 
способствовали трансферу знаний внутри му-
сульманских интеллектуальных сообществ XIX 
века. 

 Далее И.К. Загидуллин убедительно раскры-
вает вклад К. Насыри в развитие учебной и ме-
тодической литературы, грамматики татарского 
языка, научной терминологии на родном языке. 
Этим самым И.К. Загидуллин подчеркивает про-
цесс институционализированного формирова-
ния новых «традиций» письменности и научного 
языка, которые впоследствии стали элементами 
национального культурного кода.

	 Особый интерес представляет заключи-
тельный раздел монографии, в котором анализи-
руются научные труды К. Насыри через призму 
имперского производства знаний. Автор убе-
дительно демонстрирует, что Насыри выступал 



18518

Г.С. Султангалиева 

не только как собиратель и систематизатор эт-
нографического материала, но и как активный 
участник формирования той интеллектуальной 
рамки, в пределах которой Российская империя 
конструировала знания о «местных» народах. В 
1880 г. в Петербурге была опубликована статья 
К. Насыри «Поверья и обряды казанских татар, 
образовавшиеся помимо влияния на их жизнь 
суннитского магометанства» (с предисловием 
проф. В. В. Григорьева). Позднее, в 1896 г., на 
страницах «Известий Общества археологии, 
истории и этнографии» при Казанском универ-
ситете, действительным членом которого он 
состоял, вышли его материалы «Образцы на-
родной литературы казанских татар: загадки, 
пословицы, песни» (1896, т. 13, вып. 5). Публи-
кация включала 28 загадок, 243 пословицы и 
145 песен, что свидетельствует о масштабной и 
системной работе Насыри по фиксации и сохра-
нению устного народного творчества татарского 
народа

Схожим образом научные интересы Ибрая 
Алтынсарина вписываются в логику колониаль-
ного знания. Его доклады и статьи по казахским 
свадебным и похоронным обычаям, опубли-
кованные в «Записках» Оренбургского отдела 
ИРГО (1870), выполняли двойную функцию: 
они предоставляли имперским институтам эт-

нографическую информацию и одновременно 
выступали средством самоописания казахского 
общества. Вступление Алтынсарина в Орен-
бургское отделение Русского географического 
обществв в 1874 г. свидетельствует о призна-
нии его роли в производстве знаний и под-
чёркивает, что представители кочевой элиты 
становились важными соавторами имперского 
академического дискурса, а не только его объ-
ектами. Работы, К. Насыри и И. Алтынсарина 
демонстрирует переход от односторонней мо-
дели колониальной этнографии к более слож-
ной системе совместного производства знаний, 
где локальные интеллектуалы участвуют в 
формировании способов понимания и описания 
собственной культуры в рамках имперских на-
учных институтов.

Таким образом, монография И.К. Загидулли-
на представляет собой значимый вклад в изуче-
ние интеллектуальной истории тюркско-мусуль-
манских народов Российской империи. Автор 
сумел представить целостный и глубокий анализ 
личности татарского просветителя Каюма На-
сыри. Исследование представляет безусловный 
интерес для историков, филологов и культуро-
логов и может служить надёжной основой для 
дальнейших работ по истории просветительства 
и имперской культуры.

Литература 

1. ГА РТ Ф.420.Оп.1. Д.150. Л.5об.
2.Алтынсарин И. (1975) Собрание сочинений в трех томах. Т.1 : сборник / Ред.:Нусупбеков А., Кенесбаев С., Сулейме-

нов Б. – Алма-Ата : Наука, – 360 с.
4. Косач Г.Г. (1998) Ибрагим Алтынсарин: человек в потоке времени. // Вестник Евразии №1-2. С. 110 -130
3. Усманов М.А. (1963) Неизвестное письмо Ибрая Алтынсарина. //Вестник АН КазССР. №12, С. 53-56.


