
© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 1563-0269, еISSN 2617-8893                                    Bulletin of history. №4 (119). 2025                                   https://bulletin-history.kaznu.kz 

171

ҒТАМР 04.51.51						      https://doi.org/10.26577/JH202511916 

А.С. Алдекен* , Г.А. Мейрманова 
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан 

*e-mail: ainur_aldeken@mail.ru

ҚАЗАҚ ҚОҒАМЫНДАҒЫ  
ӘЙЕЛ БЕЙНЕСІНІҢ ЗЕРТТЕЛУІ:  

ФОЛЬКЛОРЛЫҚ МАТЕРИАЛДАР НЕГІЗІНДЕ

Қазақ фольклоры – халықтың тарихи жады мен мәдени құндылықтарының көрінісі. Мақала-
да қазақ фольклорындағы әйел бейнесінің зерттелу тарихы жан-жақты қарастырылады. Зерттеу 
барысында XIX ғасырда жарық көрген этнографиялық еңбектерден бастап, кеңестік кезеңде-
гі идеологиялық ықпал мен тәуелсіздік жылдарындағы гендерлік бағыттағы ғылыми ізденістер 
жүйеленді. Фольклорды этнографиялық, символикалық және гендерлік контекстте талдап, осы 
кезге дейінгі зерттеушілер қолданған әдістер мен теориялық ұстанымдарға талдау жасалды. Ма-
қалада салыстырмалы тарихи әдіс, феминистік және мәдениеттанулық тәсілдер тоғыстырылып, 
фольклордағы әйел бейнесінің ғылыми интерпретациясы ұсынылады. Зерттеу нәтижелері қазақ 
қоғамындағы әйел рөлінің күрделілігі мен оның фольклорлық шығармалардағы көпқырлылығын 
көрсетеді. Мақалада әйел бейнесінің даналық, батырлық, көрегендік және тәлімгерлік сипатта-
ры айқындалып, олардың қазақ халқының дүниетанымында алатын орны анықталады. Авторлар 
фольклорлық материалдар арқылы әйел тұлғасының әлеуметтік мәртебесін, моральдық-этика-
лық қасиеттерін бейнелеу ерекшеліктерін жүйелеуге тырысты. Бұл зерттеу қазақ қоғамының 
гендерлік мәдениетін тануға бағытталған маңызды ғылыми зерттеу болып табылады. Зерттеудің 
мақсаты – қазақ фольклорындағы әйел бейнесінің зерттелу тарихын талдау, негізгі ғылыми ба-
ғыттар мен қолданылған әдістерді жүйелеу.

Түйін сөздер: қазақ фольклоры, әйел бейнесі, этнография, гендерлік зерттеу, символдық 
құрылым.

A.S. Aldeken*, G.A. Meirmanova
Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan 

*e-mail: ainur_aldeken@mail.ru

Research of the image of women in kazakh society:  
based on folklore materials

Kazakh folklore reflects the historical memory and cultural values of the people. This article provides 
a comprehensive overview of female image’s historiography in Kazakh folklore. This study provides a 
systematic overview of scholarly works on gender studies, beginning with ethnographic publications of 
the 19th century and encompassing the ideological influence of the Soviet period and the development 
of gender research in the years of independence. The female image in folklore analyzed within ethno-
graphic, symbolic, and gender contexts, with an examination of the methods and theoretical approaches 
employed by researchers up to the present day. The article integrates comparative-historical, feminist, 
and cultural studies approaches to offer a scholarly interpretation of the female figure in folklore. The 
findings reveal the complexity of the woman’s role in Kazakh society and the multifaceted nature of her 
representation in folklore. The analysis clearly traces such characteristics of female figures as wisdom, 
heroism, insightfulness, and mentorship; also, it determines their place in the Kazakh worldview. The 
article systematizes the ways in which folklore materials depict the social status and moral-ethical quali-
ties of female characters. This study serves as an important scholarly foundation for understanding the 
gender culture of Kazakh society.

Keywords: Kazakh folklore, female image, ethnography, gender studies, symbolic structure.



172

Қазақ қоғамындағы әйел бейнесінің зерттелуі: фольклорлық материалдар негізінде.

А.С. Алдекен*, Г.А. Мейрманова
Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан 

*е-mail: ainur_aldeken@mail.ru

Исследование образа женщины в казахском обществе:  
на основе фольклорных материалов

Казахский фольклор является отражением исторической памяти и культурных ценностей на-
рода. В данной статье всесторонне рассматривается история изучения женского образа в казах-
ском фольклоре. В исследовании систематизированы научные труды, посвящённые гендерной 
тематике, начиная с опубликованных этнографических работ XIX века, включая этап идеологи-
ческого влияния советского периода и научные поиски в годы независимости. Женский образ 
в фольклоре анализируется в этнографическом, символическом и гендерном контексте, прово-
дится анализ методов и теоретических подходов, использованных исследователями к настоя-
щему времени. В статье применяются сравнительно-исторический метод, феминистский и куль-
турологический подходы, предлагается научная интерпретация образа женщины в фольклоре. 
Результаты исследования выявляют сложность роли женщины в казахском обществе и много-
гранность её изображения в фольклорных произведениях. В ходе анализа чётко прослеживаются 
такие черты женских образов, как мудрость, героизм, проницательность и наставничество, а 
также определяется их место в мировоззрении казахского народа. В статье систематизированы 
особенности отражения социального статуса, морально-этических качеств женских персонажей 
через фольклорные материалы. Данное исследование представляет собой важную научную ос-
нову для понимания гендерной культуры казахского общества.

Ключевые слова: казахский фольклор, женский образ, этнография, гендерные исследова-
ния, символическая структура.

Кіріспе 

Әйел бейнесі – халықтың дүниетанымы 
мен әлеуметтік құрылымының көрінісі ретінде 
фольклорда кеңінен орын алған күрделі және 
көпқырлы феномен. Қазақ қоғамындағы әйел 
бейнесі фольклорлық шығармаларда ғана емес, 
сонымен бірге этнографиялық зерттеулердің, 
тарихи-мәдени контекстердің және гендерлік 
талдаулардың нысанына айналды. Бұл мақалада 
қазақ қоғамындағы әйел бейнесінің фольклорда-
ғы көріністерін зерттеген ғылыми бағыттар мен 
тәсілдерге шолу жасалып, осы салада жинақтал-
ған әдістемелік және теориялық негіздер қарас-
тырылады. 

Тақырыпты таңдаудың негіздемесі, ең алды-
мен, қазақ фольклорындағы әйел тақырыбына 
көңіл бөлу соңғы уақытқа дейін эпизодтық си-
патта болған тарихи-мәдени және этнография-
лық зерттеулердегі орын алған олқылықтың 
орнын толтыру қажеттілігіне негізделген. Ген-
дерлік ғылымның заманауи дамуы эпос, аңыз-
дар, терме, бата сияқты дәстүрлі дереккөздерге 
жаңаша көзқараспен қарауға мүмкіндік берді, 
мұнда әйел тұлғасы жан-жақты сипатталады.

Тақырыптың өзектілігі гендерлік бірегейлік 
мәселелеріне, дәстүрлі қоғамдағы әйелдердің 
рөліне деген қызығушылықтың артуы, сондай-
-ақ мәдени жады мен фольклорда бекітілген 
символдық жүйелерді тереңірек түсінуге ұмты-

лу. Зерттеудің теориялық маңыздылығы ауызша 
халық әдебиетінде жазылған гендерлік үлгілерді 
қайта құру мүмкіндігінде, ал тәжірибелік мәні 
алынған нәтижелерді одан әрі әлеуметтік-мәде-
ни және пәнаралық зерттеулерге, сондай-ақ оқу-
ағарту және ақпараттық-түсіндіру жұмыстарына 
пайдалануда. Қазіргі таңда гендерлік зерттеу-
лер мен феминистік теориялар негізінде қазақ 
фольклорындағы әйел бейнесін жаңаша пайым-
дау мүмкіндігі өзекті болып келеді. Бұл үрдіс, 
әсіресе тәуелсіздік алғаннан кейінгі кезеңде кең 
өріс алды. Енді әйел тұлғасы тек тұрмыстық-эт-
нографиялық деңгейде ғана емес, мәдениеттану-
лық, мифологиялық және символдық тұрғыда 
қарастырылуда. 

Материалдар мен әдістер

Қазақ әйелінің бейнесі туралы алғашқы 
жүйелі мәліметтерді XIX ғасырда орыс және 
еуропалық этнографтар ұсынды. XIX ғ. Ә.  Ди-
ваев (Диваев, 1900), В.  Радлов (Радлов, 1989), 
Ш.  Уәлиханов (Уәлиханов, 1958), Г.  Потанин 
(Потанин, 1917), А.  Левшин (Левшин, 1832) 
және ХХ ғ. М.  Әуезов (Әуезов, 1917), Ә.  Мар-
ғұлан (Марғұлан, 1985), С. Мұқанов (Мұқанов, 
2017), И.В. Стасевич (Стасевич, 2011), А. Алек-
торов (Алекторов, 1891) сынды зерттеушілердің 
еңбектерінде фольклорлық мәтіндердегі әйел 
бейнесіне қатысты материалдар кездеседі. Қазақ 



173

А.С. Алдекен, Г.А. Мейрманова

ауыз әдебиетіндегі фольклорлық шығармаларда 
әйелдердің киімі, тұрмыс-тіршілігі, әлеуметтік 
мәртебесі туралы деректер мол. 

Кеңестік кезеңде этнографиялық деректер 
идеологиялық бақылауда болғаны белгілі, әйел 
бейнесі көбінесе маркстік-лениндік көзқараста 
қарастырылды. Фольклор тек мәдени мұра ре-
тінде ғана емес, идеологиялық тәрбие құралы 
ретінде де қарастырылды. Әйел теңдігі мәселесі 
фольклорда формалды түрде зерттеліп, отбасы-
лық қатынастардың «эволюциясы» ретінде си-
патталды. Әйел образы көбіне отбасындағы рөл-
мен, өндірістік қызметпен байланысты болды. 

Ал тәуелсіздік алғаннан кейнігі кезеңде 
фольклордағы әйел бейнесін гендерлік тұрғыдан 
зерттеу кең өріс алды. Бұл кезде Батыс Еуропа 
мен Америкадағы феминистік теориялар мен мә-
дениеттанулық әдістер қазақ ғылымына ене бас-
тады. Қазақ әйелінің фольклордағы бейнесі енді 
тек тұрмыстық немесе әдеттік деңгейде емес, 
мифологиялық, символдық және идеологиялық 
құрылымдар шеңберінде қарастырыла бастады.

Әдістер 

М. Гимбутас (Гимбутас, 2006: 12) пен басқа 
да мәдени антропологтардың идеялары әйел ар-
хетипін, сакралды образдарды түсінуде маңыз-
ды болды. Бұл тәсіл қазақ мифологиясындағы 
Ұмай ана, Жер-Ана, батыр қыз бейнелерін жаңа-
ша интерпретациялауға мүмкіндік берді.

Қазақ қоғамындағы әйел бейнесін фольк-
лорлық материалдар арқылы зерттеу күрделі 
пәнаралық тәсілдерді талап етеді. Осы мақала-
да қолданылған негізінен салыстырмалы-тари-
хи әдіс арқылы фольклордағы әйел бейнесінің 
тарихи эволюциясы қарастырылды. Әйел об-
раздарының бастапқы архетиптері, олардың өз-
геруі мен қазіргі мәдени дискурстағы трансфор-
мациясы зерттелді. Этнографиялық деректерді 
талдау арқылы халықтың салт-дәстүрі, әдет-
ғұрпы, тұрмысы мен әлеуметтік құрылымын-
дағы әйел рөлі этнографиялық сипаттамалар 
арқылы жүйеленді. Бұл тәсіл дәстүрлі қоғамда 
әйел қандай функциялар атқарғанын нақтылау-
ға мүмкіндік берді деп ойлаймыз. Мәдени-сим-
волдық (структуралистік) әдісті қолдана оты-
рып фольклорда әйел тек әлеуметтік рөл иесі 
ретінде ғана емес, символдық бейне ретінде де 
көрініс табады. Мәселен, ана бейнесі – тірші-
ліктің, отбасы тәрбиесінің, ұрпақ жалғастығы-
ның символы. Бұл әдіс арқылы фольклорлық 
мәтіндердегі әйел бейнесінің метафоралық, 

сакралды мазмұны ашылды. Фольклордағы 
әйел бейнесін гендерлік және феминистік тәсіл 
арқылы зерттеу, патриархалды құрылым мен 
гендерлік нормалар тұрғысынан талдау арқылы 
фольклорда көрініс тапқан әйелдерге қатысты 
әлеуметтік шектеулер, билік қатынастары, әрі 
гендерлік стереотиптер зерделенді. Гендерлік 
тәсіл әйел бейнесінің ер бейнесімен арақатына-
сында қалай құрылатынын көрсетуге бағыттал-
ды. Қазақ әйелінің бейнесі басқа көшпелі және 
отырықшы халықтардың фольклорымен салыс-
тырылып, мәдени айырмашылықтар мен ұқсас-
тықтарды айқындалды. Бұл тәсіл Мария Гим-
бутас (Гимбутас, 2006) және В. Радлов (Радлов, 
1989) сияқты т.б. шетелдік зерттеушілердің ең-
бектерін талдауда қолданылды.

Нәтижелер мен талқылаулар

Фольклор адамның сөйлеу мәдениетінің қа-
лыптасу үрдісінде пайда болды және көптеген 
халықтар үшін маңызды құбылыс болып табы-
лады. Фольклор (англ. folklore) «халық дана-
лығы, білімі» деген мағына береді. Оны алғаш 
рет 1846 жылы ағылшын ғалымы Вильям Томс 
(W.G.  Thoms) енгізді және әлі күнге дейін бір 
текті анықтамаға ие болмаса да, басқа да европа-
лық тілдерде пайдаланып ғылыми термин стату-
сын ала бастады. (Резник, 2012: 957) Фольклор 
әртүрлі формалар мен элементтерді пайдалана 
отырып, күнделікті өмір мен өнер элементте-
рін біріктіреді. Фольклордың қоғамдық құры-
лыс және материалдық мәдениет туындыларын 
сипаттаудағы ақпарат көзі ретінде маңызы зор. 
Фольклор этнография үшін маңызды дереккө-
зі болып табылады және этнографиялық дерек 
ретінде өте кұнды, бірақ көбінесе күнделікті 
өмірді баяндауда түпдерек ретінде қарастырыл-
майды. Фольклорлық зерттеулер қазақ этногра-
фиясында маңызды орын алады. Белгілі қазақ 
этнографтары Ш. Уалиханов (Уәлиханов, 1958), 
Ә.Х.  Марғұлан (Марғұлан, 1985), Х.А.  Арғын-
баев (Арғынбаев, 2005), Ө. Жәнібеков (Жәнібе-
ков, 2011), М.С. Мұқанов (Мұқанов, 2017) және 
т.б. өз еңбектерінде фольклорға көп көңіл бөлді. 
Қазіргі таңда қазақ фольклортану ғылымы даму 
үстінде, ол жалпы тарихи-мәдени процестермен 
байланысты. Ол халықтың тарихи шындыққа 
емес, халықтың шындыққа көзқарасын көрсе-
теді. Қарапайым халық арқылы жеткен шежіре 
(летопись) десек те болады. Эпостық мәтіндер-
дегі тарихи-этнографиялық деректер сипаты 
мен сенімділік дәрежесі бойынша өте әртүрлі 



174

Қазақ қоғамындағы әйел бейнесінің зерттелуі: фольклорлық материалдар негізінде.

болуы мүмкін. Фольклор халықтың тарихи-эт-
никалық типологиясымен байланысты болса, эт-
нографияның органикалық элементі бола алады. 
Типология мен байланыстарды түсіндіру қажет 
болғанда фольклорлық материал этникалық мә-
селелерді ашады.

Қазақ әйелдерінің этнографиялық келбеті 
туралы алғашқы зерттеулер XIX-XX ғғ. пайда 
болды. Осы кезеңде қазақ әйелдерінің тұрмы-
сын, киім-кешегін, сәні мен әшекейлері туралы 
еңбектер жарық көрді. XIX-XX ғғ. басында қа-
зақ әйелдерінің этнографиялық келбеті туралы 
зерттеуге шетелдік зерттеушілер, әсіресе орыс, 
француз және басқа еуропалық ғалымдар қызы-
ғушылық танытты. Бұл зерттеулер қазақ әйел-
дерінің сыртқы бейнесі мен қоғамдық статусын, 
олардың киімдері мен әшекейлері арқылы қа-
лыптасқан мәдениетінің ерекшеліктерін ашуға 
бағытталған.

Этнограф-ғалым Ә.  Диваев «қыз балаға от-
басындағы ұлдармен тең құқықты мүше ретінде 
қарайды, оған құрмет көрсетіп, оны қадірлейді» 
атап өтті (Диваев, 1900: 24). Қазақ қоғамында 
әйел, әсіресе ана, отбасының берекесін сақтау-
шы және тәрбиелеуші маңызды тұлға болып 
саналған. Ол балаларына, отбасы мүшелеріне 
мейірімді, қамқор болуымен қатар, ұрпақ тәр-
биесінің негізгі жетекшісі болған. Әйелдер от-
басында, қоғамда бірқатар құқықтарға ие бол-
ғанымен, олардың әлеуметтік және құқықтық 
жағдайы көбінесе патриархалды жүйе шеңбе-
рінде қалыптасқан. Әйелдер негізінен үй шаруа-
сымен шұғылданып, көп жағдайда қоғамдық-
саяси шешімдерде ер адамдарға тәуелді болған. 
Алайда, қыздардың үйлену мәселесінде кейде 
өз таңдауларын жасауға мүмкіндік берілген, 
сондай-ақ олар ата-ананың шешімдерін сый-
лап, көбінесе отбасы мен қоғамның дәстүрлерін 
ұстанған (Алекторов, 1891: 2). Ш.  Уәлиханов 
әйелдердің фольклордағы рөлін эпикалық жыр-
лар мен аңыздар арқылы талдаған. Мәселен, ол 
«Қозы Көрпеш – Баян сұлу», «Ер Тарғын», «Қыз 
Жібек» сынды жырларда әйел бейнесінің сұлу-
лық, адалдық, даналық сияқты қырларын си-
паттайды. Оның зерттеулері қазақ эпосындағы 
гендерлік қатынастар мен әлеуметтік құрылым-
дар туралы маңызды этнографиялық мәліметтер 
береді. (Уәлиханов, 1958: 153) Г. Потанин «Ка-
зак-киргизские и алтайские предания, легенды 
и сказки» (Потанин, 1917: 89) атты еңбегінде 
жырларда кездесетін әйел кейіпкерлердің ке-
ңесші, ару, ана бейнесіндегі рөлдеріне тоқта-
лып, олардың патриархалдық қоғамдағы орны 

мен ықпалын көрсетеді. А. Левшин қазақтардың 
салт-дәстүрі, тұрмысы туралы кең көлемде зерт-
тегені белгілі. Ол әйелдердің әлеуметтік мәрте-
бесі, құда түсу, қалың мал, қыз ұзату және жесір 
дауы сияқты дәстүрлер арқылы фольклордағы 
және өмірдегі орнын сипаттайды. Әйел бейнесі 
көбінесе қоғамның моральдық нормаларының 
көрсеткіші ретінде талданады (Левшин, 1832: 
134). Ә.  Марғұлан қазақ әйелдерін батырлық 
жырлардағы Гүлбаршын, Баян, Қыз Жібек бей-
несі арқылы табиғаттың бір бөлігі, қаһармандық 
пен адамгершілік өлшемінің иесі ретінде қарас-
тырды (Марғұлан, 1985: 214).

Қазақ әйелдерінің келбеті туралы тарихшы-
лар қазақ әйелінің әрқашан өз тәуелсіздігімен 
және ашықтығымен ерекшеленгенін атап өтеді. 
Этнограф В. Радловтың пікірінше, қазақ әйелін 
калмақ немесе тіпті орыс әйелдеріне қараған-
да ер адамдармен қарым-қатынаста әлдеқайда 
еркін деп санауға болады (Радлов, 1989: 297). 
Зерттеушілер қазақ қыздарының сыртқы кө-
рінісін атап өтеді. Сондай-ақ, қыздар көбінесе 
косметика қолданған: қызарған бояу, әжім кеті-
ретін ұнтақ, қастарына сөрмей де қолданған. Қа-
зақ әйелінің сыртқы келбеті оның жасына бай-
ланысты тікелей өзгеріп отырған. Мысалы, 30 
жасқа толғаннан кейін жарқын түстердегі киім-
дер тыныш әрі байсалды түстермен ауысып, бұл 
жаста әйелдердің қызыл түсті киімдер мен көп 
әшекейлі киімдерді киюі ұят саналған. Жасымен 
бірге әйелдің шаш үлгісі де өзгеретін. Егер бой-
жеткен кезіндегі қазақ қыздары кішкентай өрім-
дер жасап, көбіне оларды бір немесе екі өрумен 
әшекейлермен безендірсе, тұрмысқа шыққаннан 
кейін жас әйелдер тек екі өрім жасап, оларды 
түзу етіп өрген. Осылайша, киім мен шаш үлгісі 
әйелдің тек жасын ғана емес, әлеуметтік стату-
сын да білдіретін белгілер ретінде қызмет еткен 
(Стасевич, 2011: 98). Маңызды этнографиялық 
материал қарастырылып отырған тақырып бо-
йынша Х. Кустанаев еңбегінде кездеседі. Автор, 
әсіресе, көшпелі ортадағы әйелдердің әлеумет-
тік статусына тоқталып өтеді: «...қырғыз (қазақ) 
әйелінің... кең еркіндігі бар, ол өз бетін бөгде 
адамдардан жасырып жүрмейді және олармен 
араласуда еркіндік танытады. Әйелдер ер адам-
дардың қоғамына ешқандай кедергісіз қатыса 
алады, халықтық ойын-сауықтардың барлығына 
қатысады ешбір ұялшақтықсыз, не өз руластары, 
не бөтен адамдармен» (Кустанаев, 1894: 33-34).

Әйелдердің тарихтағы мәдени үлесі ұзақ уа-
қыт бойы назардан тыс қалып келген. Гендерлік 
зерттеулер пайда болғанға дейін әйелдер мен 



175

А.С. Алдекен, Г.А. Мейрманова

олардың әлеуметтік рөлі тарихи еңбектерде тиіс-
ті деңгейде қарастырылмаған. Қазақ әйелдеріне 
қатысты зерттеулер тек 1980-жылдардың ортасы 
мен соңында қарқынды дами бастады (Абдыраи-
мова, 2014: 672) 1920-жылдардан бастап этног-
рафтар қазақ халқының отбасылық-неке қаты-
настарын зерттеу нысанына айналдырды. Ал 
1940-1960 жылдары бұл бағыттағы ғылыми ең-
бектерде отбасылық-неке қатынастарындағы өз-
герістер, атап айтқанда, қалыңдықты мәжбүрлеп 
алып қашу оқиғаларының азаюы және әйелдің 
отбасындағы мәртебесінің біршама жақсаруы 
талданды. 1970 жылдары жарық көрген еңбек-
терде бұл мәселелер отарлық кезең контекстінде 
қарастырылды.

Қазіргі кезеңде Орталық Азия елдерінің 
зерттеушілері гендерлік тарихтың заманауи 
аспектілеріне назар аударуда. Қазақ қоғамын-
дағы әйел бейнесі тарихи және этнографиялық 
әдебиеттерде еңбекқор, көшпелі өмір салтының 
ауыртпалығына шыдас беретін тұлға ретінде си-
патталады. Көптеген авторлар әйелдердің мейі-
рімділігі мен еңбекқорлығын атап өтіп, оларға 
жанашырлықпен қараған.

Қазіргі ғылыми пікірталастарда көшпелі ха-
лықтардағы әйелдердің әлеуметтік жағдайына 
қатысты түрлі көзқарастар ұсынылады. Кейбір 
зерттеушілер көшпелі өмір салты әйелдерге бір-
шама еркіндік берді деп есептесе, енді біреулері 
олар ауыр еңбекке жегілген, езгіде болған деген 
тұжырым жасайды.

XIX ғасырдың соңы мен XX ғасырдың ба-
сында «әйелдер мәселесінің» өзектілігі арта 
түсті. Бұл кезеңде жергілікті мерзімді басылым-
дарда әйелдердің қоғамдағы орны мен құқық-
тық жағдайы кеңінен талқыланды. Сол дәуірдегі 
мақалалар мен жарияланымдарда қазақ әйелде-
рінің құқықсыздығы, оларға деген менсінбеуші-
лік көзқарастар және ерте жасындағы некенің 
жағымсыз салдары секілді мәселелер көтерілді.

Қазақ фольклорындағы әйел бейнесі сан 
алуан – эпикалық қаһармандардан бастап салт-
дәстүрдегі символдық тұлғаларға дейін бейне-
ленеді. Бала кезінен қызды ер-тоқымды ұстауға, 
еркін сөйлесуге, қайратты, епті болуға үйреткен. 
Қыз жарыстарда физикалық төзімділік пен жас 
жігіттермен музыкалық және сөздік жарыстарда 
(қыз-жігіттің айтысы) тапқырлық танытып, өзін-
-өзі қорғай білуі керек еді. Қыздар ер балалар-
мен тең дәрежеде ат жарысына (бәйге) қатысса, 
«қыз қуу» атты ат жарысында олар негізгі қаты-
сушылар болды – деп М.Т. Таникеев 1977 жылы 
шыққан еңбегінде жазды. Қазақ фольклорында 

көптеген шығармаларда ер жігіт қызға үйлену 
үшін осындай жарыстарда қызды жеңіп, үйлену-
ге мүмкіндік алғаны белгілі. Мысалы «қыз қуу», 
«қыз бен жігіттің айтысы» т.с.с. (Таникеев, 1977: 
78).

И.В.  Стасевич «Социальный статус жен-
щины у казахов» еңбегінде қазақтың ауыз әде-
биетінде қыз/әйел бейнесіне қатысты деректер 
болғанымен, бұл мәселені жүйелі әрі жан-жақ-
ты зерттеу әлі де шектеулі екенін айтады. Әйел 
бейнесін жан-жақты зерделеу тек фольклорлық 
тұрғыдан ғана емес, әлеуметтік-мәдени, этног-
рафиялық тұрғыдан да, әсіресе, дәстүрлі қазақ 
қоғамы мен оның өзгерістері жағдайында қажет 
екендігі баса айтылады. Еңбекте батыр-қыздар, 
әйел-ана, жоқтаушы т.б. рөлдері туралы айтыл-
ған (Стасевич, 2011: 112).

Фильструп «ХХ ғасыр басындағы қырғыз-
дардың салт-дәстүрлік өмірінен» атты еңбегінде 
фольклордағы әйел бейнесін жүйелі түрде тал-
дау жасаған жоқ. Дегенмен, ол көптеген эмпи-
рикалық материалдарды жинады, олардан әйел-
дердің салт-жораларға қатысуы және әйелдердің 
салт-дәстүрлік функциялары туралы қорытынды 
жасауға болады. Мысалы жеңге сөзіне анықтама 
беру арқылы оның жас жұбайларды үйлендіру-
дегі рөлі мен оған күйеу жігіт тарапынан бері-
летін сый-жоралғылар туралы жазған (Фиельст-
руп, 2002: 246).

Ә. Бөкейханов «Ақ жол» газетіне Қыр баласы 
деген лақап атымен «Әйел теңдігі» атты мақала 
жазды. Онда 1921 жылғы 20 қаңтардағы Түркіс-
тандағы 1-жалпы қазақ сьезінде қазақ қыздары-
ның атынан алғаш рет сөз сөйлеген Сара Есова 
туралы жазған. Ол қазақ қыздарының осыған 
дейін теңдік берілмегендігі және малға сатылға-
нын айтып, бұдан бұлай осындай кемдік көрмесе 
екен деген өтінішін айтқаны туралы жазылған. 
Сьезд басқарушысы әйел теңдігін сақтап қалу 
үшін ұйымда әйел адам болуы керек деп, Сара-
ны мүшелікке сайлады. Әйелдерге көрсетілген 
бұл құрмет көзге ілерлік оқиға болды (Ақ жол, 
2011: 193). 

Кеңестік кезеңде (1920-1980 жж.) этногра-
фия ғылымы дамуына көңіл бөлініп, фольклор-
лық зерттеулер жүргізілгенімен ол үнемі партия 
бақылауының аясында болды. Далалық зерт-
теу эспедициялары жүргізілгенімен деректер 
маркстік идеологиясының қатаң бақылауында 
сұрыпталып жарияланды. Мұхтар Әуезовтің 
«Адамдық негізі – әйел» атты мақаласы Семей-
де шығатын «Сарыарқа» газетінің 1917 жылғы 5 
қыркүйектегі 12-санында жарияланған. Мақала 



176

Қазақ қоғамындағы әйел бейнесінің зерттелуі: фольклорлық материалдар негізінде.

сол кезең үшін қазақ арасындағы маңызды қо-
ғамдық-әлеуметтік мәселелердің бірінен санала-
тын әйел теңдігі туралы жазылған еді. «Сол се-
бепті әйелдің басындағы сасық туман айықпай, 
халыққа адамшылықтың бақытты күні күліп 
қарамайды. Ал, қазақ, мешел болып қалам деме-
сең, тағлымыңды, бесігіңді түзе! Оны түзейімін 
десең, әйелдің халін түзе» – деп әйелдердің қо-
ғамдағы және отбасындағы орны туралы жазған.

Мария Гимбутас – Литвадан шыққан амери-
кандық археолог және мәдениеттанушы оның 
еңбектері «Ескі Еуропа» мәдениетіне қатыс-
ты тұжырымдар, оның ішінде әйелдік бастауға 
табыну, Ұлы Ана бейнесі мен матриархаттық 
құрылымдар туралы идеялары қазақ дәстүр-
лі мәдениетіндегі әйел архетиптерін зерттеуде 
салыстырмалы-мәдени әдіснамалық негіз бола 
алады (Гимбутас, 2006: 38). Ол зерттеген Еуропа 
кеңістігіндегі ежелгі аграрлық, бейбіт, әйел-ор-
талықты қоғамдарда әйел тек тұрмыстық немесе 
биологиялық қызмет атқарушы ғана емес, руха-
ни күш иесі, мәдениеттің тірегі ретінде көрінеді. 
Осы идеяларды қазақ мифологиясындағы Ұмай 
ана, Жер-Су, ана бейнесі, сондай-ақ эпикалық 
шығармалардағы батыр қыздар мен аналар бей-
нелерін талдауда қолдануға болады. Бұл тәсіл 
әйел бейнесінің тек әлеуметтік рөлмен шектел-
мейтінін, сонымен бірге ол сакралды-рухани 
жүйенің өзегінде тұрғанын көрсетеді. Уақыт 
өте келе фольклордағы әйел бейнесі де өзгеріс-
терге ұшырады. Ислам дінінің енуімен әйелдің 
қоғамдағы рөліне қатысты көзқарастар өзгерді. 
Дегенмен, қазақ фольклорында әйелдің дана-
лығы мен парасатына деген құрмет сақталып 
қалды. Мысалы, Домалақ ана туралы аңыздарда 

оның кемеңгерлігі мен әділдігі айтылады. Ол ел 
бірлігін сақтауға, татулық пен бейбітшілікті ны-
ғайтуға үлес қосқан тұлға ретінде бейнеленеді.

Қорытынды

Қазақ қоғамындағы әйел бейнесін фольк-
лорлық материалдар негізінде зерттеу ұлттық 
мәдениетті, әлеуметтік құрылымды, дүниета-
нымды түсінудің маңызды тәсілі. Бұл бейне тек 
тұрмыстық сипатта ғана емес, мифологиялық, 
символикалық және идеологиялық деңгейде де 
көрініс табады. Зерттеу барысында әйел бейнесі 
әр тарихи кезеңде әртүрлі интерпретацияға ие 
болды: отарлау кезеңінде – экзотизацияланған 
нысан, кеңестік дәуірде – теңдіктің символы, 
ал тәуелсіздік кезеңінде феминистік және мә-
дениеттанулық тұрғыдан қайта қаралып жатқан 
күрделі образ.

Қорыта айтқанда, қазақ фольклорындағы 
әйел бейнесі – қоғамның әлеуметтік, мәдени 
және рухани құндылықтарының айнасы болып 
табылады. Эпостар мен аңыздарда, мақал-мә-
телдер мен ертегілерде әйелдің рөлі тек отбасы 
шеңберімен шектелмей, оның даналығы, батыр-
лығы және тәлімгерлік қасиеттері ерекше көрсе-
тіледі. Зерттеу барысында анықталғандай, әйел 
образы уақыт өте келе өзгерістерге ұшыраса да, 
негізгі моралдық-этикалық құндылықтар сақта-
лып қалған. Бұл – қазақ халқының әйелге деген 
құрметі мен таным-түсінігінің тұрақтылығын 
дәлелдейді. Осы тұрғыдан фольклорлық мұра-
лар ұлттық болмысты тануда маңызды дереккөз 
ретінде бағаланып, болашақ зерттеулер үшін де 
құнды бағыт береді. 

Әдебиеттер

Абдыраимова, А. С. (2014). The image of the Kazakh women in the works of Russian authors in the context of imperial policy 
in the Steppes (the end of the XVIII – beginning of XX century). Procedia – Social and Behavioral Sciences, №122, 671–676.

Алекторов, А. (1891). О рождении и воспитании детей у киргизов, о правах и власти родителей. Оренбургский листок, 
№ 31, с. 2. 

Әуезов, М. (1917). Адамдық негізі – әйел. Сарыарқа газеті, № 12, 5 қыркүйек, 2-бет. 
Диваев, А. (1900). О свадебном ритуале киргизов Сыр-Дарьинской области. Казань: Типография Императорского уни-

верситета, 66 с. 
Кустанаев, Х. (1894). Этнографические очерки киргиз Перовского и Казалинского уездов (Н. А. Воскресенский, ред.). 

Ташкент: О. А., 52 с. 
Левшин, А. И. (1832). Описание киргиз-казачьих, или киргиз-кайсацких орд и степей (Ч. I–III). Санкт-Петербург, 335 с. 
Марғұлан, Ә. Х. (1985). Ежелгі жыр, аңыздар: ғылыми-зерттеу мақалалар (Р. Бердібаев құраст.). Алматы: Жазушы, 

366 б.
Гимбутас, М. (2006). Цивилизация великой богини. Мир древней Европы. Москва: София, 584 с. 
Мұқанов, М. С. (2017). Халық мұрасы: тарихи-этнографиялық шолу. Алматы: Өлке, 368 б.
Потанин, Г. Н. (1917). Казак-киргизские и алтайские предания, легенды и сказки. Петроград: Тип. В. Д. Смирнова, 

151  с. 
Радлов, В. В. (1989). Из Сибири. Страницы дневника. Москва: Наука, 749 с. 



177

А.С. Алдекен, Г.А. Мейрманова

Резник, Ю. М. (ред.). (2012). Социокультурная антропология: История, теория и методология. Энциклопедический 
словарь. Москва: Канон, 957 с.

Стасевич, И. В. (2011). Социальный статус женщины у казахов. Санкт-Петербург: Наука, 202 с. 
Таникеев, М. Т. (2001). Қазақстандағы дене тәрбиесі мен спорттың тарихы: дореволюциялық кезең. Алматы: Ка-

зАСТ, 152 б.
Фиельструп, Ф. А. (2002). Из обрядовой жизни киргизов начала XX века. Москва: Наука, 300 с. 
Уәлиханов, Ш. (1958). Қазақ халық поэзиясының түрлері туралы. Шығармалар жинағы. Алматы: Қазақ КСР Ғылым 

академиясы, 254 б.
Арғынбаев, Х. (2005). Историко-культурные связи русского и казахского народов. Алматы: ЭКО, 240 с. 
Ақ жол. (2011). Көп томдық жинақ (2-том). Алматы: Оңтүстік Қазақстан облыстық саяси қуғын-сүргін мұражайы, 

246 б.
Жәнібеков, Ө. (2011). Таңдамалы шығармалар жинағы. Алматы: ҚазАқпарат, 1-кітап, 320 б.

References

Abdyraimova, A. S. (2014). The image of the Kazakh women in the works of Russian authors in the context of imperial policy 
in the Steppes (the end of the XVIII – beginning of XX century). Procedia – Social and Behavioral Sciences, 122, 671–676. (In 
English)

Alektorov, A. (1891). O rozhdenii i vospitanii detei u kirgizov, o pravakh i vlasti roditelei [On the birth and upbringing of 
children among the Kirghiz, on the rights and authority of parents]. Orenburgskii listok, No. 31, p. 2. (In Russian)

Auezov, M. (1917). Adamdyk negizi – äiel [The moral basis is woman]. Saryarqa gazeti, No. 12, September 5, p.2. (In Kazakh)
Divaev, A. (1900). O svadebnom rituale kirgizov Syr-Dar’inskoi oblasti [On the wedding ritual of the Kirghiz of the Syr-Darya 

region]. Kazan: Tipografiya Imperatorskogo universiteta, 66 p. (In Russian)
Kustanaev, Kh. (1894). Etnograficheskie ocherki kirgiz Perovskogo i Kazalinskogo uezdov [Ethnographic sketches of the 

Kirghiz of Perovsk and Kazalinsk districts] (N. A. Voskresenskii, Ed.). Tashkent: O. A., 52 p. (In Russian)
Levshin, A. I. (1832). Opisanie kirgiz-kazach’ikh, ili kirgiz-kaisatskikh ord i stepei [Description of the Kirghiz-Cossack hordes 

and steppes]. St. Petersburg, 335 p. (In Russian)
Margulan, A. Kh. (1985). Ezhelgi zhyr, anyzdar: gylymi-zertteu makalalar [Ancient songs and legends: research articles]. 

Almaty: Zhazushy, 366 p. (In Kazakh)
Gimbutas, M. (2006). Tsivilizatsiya velikoi bogini. Mir drevnei Evropy [The Civilization of the Great Goddess. The World of 

Ancient Europe]. Moscow: Sofia, 584 p. (In Russian)
Mukanov, M. S. (2017). Khalyk murasy: tarikhy-etnografiyalyk sholu [Folk heritage: historical and ethnographic overview]. 

Almaty: Olke, 368 p. (In Kazakh)
Potanin, G. N. (1917). Kazak-kirgizskie i altaiskie predaniya, legendy i skazki [Kazakh-Kirghiz and Altai legends and tales]. 

Petrograd: Tipografiya V. D. Smirnova, 151 p. (In Russian)
Radlov, V. V. (1989). Iz Sibiri. Stranitsy dnevnika [From Siberia: Pages from a diary]. Moscow: Nauka, 749 p. (In Russian)
Reznik, Yu. M. (Ed.). (2012). Sotsiokul’turnaya antropologiya: Istoriya, teoriya i metodologiya. Entsiklopedicheskii slovar’ 

[Sociocultural Anthropology: History, Theory and Methodology. Encyclopedic Dictionary]. Moscow: Kanon, 957 p. (In Russian)
Stasevich, I. V. (2011). Sotsial’nyi status zhenshchiny u kazakhov [Social status of women among the Kazakhs]. St. Petersburg: 

Nauka, 202 p. (In Russian)
Tanikeev, M. T. (2001). Kazakhstandagy dene tarbiesi men sporttyn tarihy: dorevoliutsiyalyk kezen [History of physical culture 

and sports in Kazakhstan: Pre-revolutionary period]. Almaty: KazAST, 152 p. (In Kazakh)
Fielstrup, F. A. (2002). Iz obryadovoi zhizni kirgizov nachala XX veka [From the ritual life of the Kirghiz of the early 20th 

century]. Moscow: Nauka, 300 p. (In Russian)
Ualikhanov, Sh. (1958). Kazakh khalyk poeziyasynyn turleri turaly. Shygarmalar zhinagy [On the types of Kazakh folk poetry. 

Collected works]. Almaty: Academy of Sciences of the Kazakh SSR, 254 p. (In Kazakh)
Argynbaev, Kh. (2005). Istoriko-kul’turnye svyazi russkogo i kazakhskogo narodov [Historical and cultural ties between the 

Russian and Kazakh peoples]. Almaty: EKO, 240 p. (In Russian)
Ak zhol. (2011). Kop tomdyk zhinak (Vol. 2) [Multi-volume collection]. Almaty: South Kazakhstan Museum of Political 

Repression, 246 p. (In Kazakh)
Zhanibekov, O. (2011). Tandamaly shygarmalar zhinagy [Selected works collection]. Almaty: Kazinform, Vol. 1, 320 p. (In 

Kazakh)

Авторлар туралы мәлімет:
Алдекен Айнұр Сабырбайқызы (корреспондент-автор) – әл-Фараби атындағы ҚазҰУ-нің «Археология, этнология 

және музеология» кафедрасының 1-курс докторанты (Алматы қ., Қазақстан, эл.пошта: ainur_aldeken@mail.ru. https://
orcid.org/0000-0002-3918-4535) 

Мейрманова Гулжан Асановна – әл-Фараби атындағы ҚазҰУ-нің «Археология, этнология және музеология» кафедра-
сының қауымдастырылған профессоры, т.ғ.к., (Алматы қ., Қазақстан, эл.пошта: е-mail: meirmanovaga@gmail.com)



178

Қазақ қоғамындағы әйел бейнесінің зерттелуі: фольклорлық материалдар негізінде.

Information About Authors:
Aldeken Ainur Sabyrbaikyzy – Al-Farabi Kazakh National University, 1st year doctoral student of the Department of Archeology, 

Ethnology and Museology (Almaty, Kazakhstan, ainur_aldeken@mail.ru). https://orcid.org/0000-0002-3918-4535
Meirmanova Guljan Asanovna (correspondent author) – Al-Farabi Kazakh National University, candidate of Historical 

Sciences, Associate Professor of the Department of Archeology, Ethnology and Museology (Almaty, Kazakhstan, meirmanovaga@
gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-3990-0172)

Сведения об авторах:
Алдекен Айнұр Сабырбайқызы (автор-корреспондент) – докторант 1-го курса кафедры археологии, этнологии и му-

зеологии КазНУ имени aль-Фараби (Алматы, Казахстан, e-mail: ainur_aldeken@mail.ru);
Мейрманова Гулжан Асановна – к. и. н., ассоциированный профессор кафедры археологии, этнологии и музеологии 

КазНУ имени aль-Фараби (Алматы, Казахстан, е-mail: meirmanovaga@gmail.com).

Келіп түсті: 27.08.2025 
Қабылданды: 25.11.2025


